
  

 1310 

 
Magosto ourensano y tradición celta: Persistencias 

simbólicas liminales. Ritos de paso de la communitas 
Magosto from Ourense and Celtic tradition: Liminal symbolic 

persistences. Communitas Rites of Passage 
 

Gerardo Merchán.1   
gerardo.merchan@ucv.ve   

Universidad Central de Venezuela (UCV) 
Caracas, Venezuela. 

Franco José Roversi Mónaco Trujillo.2   
froversi@unimet.edu.ve   

Universidad Metropolitana (UNIMET) 
Caracas, Venezuela. 

Hermelinda Camirra Gouveia.3   
hermelinda.camirra@ucv.ve  

Universidad Central de Venezuela (UCV) 
Caracas, Venezuela. 

 

Recepción: 06-11-2025 

 

Aceptación: 20-11-2025 

 

Publicación: 20-12-2025 

   

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto ourensano y tradición 
celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso de la communitas. Metrópolis. Revista de 
Estudios Globales Universitarios, 6 (2), pp.  1310-1329

 
1 Licenciado en Filosofía, Licenciado en Teología, Especialista en Propiedad Intelectual, Doctor en 
Ciencias de la Educación  (ULAC),  Doctor  en Gestión para la Creación Intelectual  (UNESR); con 
postdoctorado en Filosofía y Ciencias de la Educación (UCV), Docente Universitario e Investigador 
 
2 Licenciado en Educación Mención Ciencias Pedagógicas (UCAB); Especialista en Gerencia de 
Recursos Humanos (USM); Especialista en Tecnología, Aprendizaje y Conocimiento (UNIMET); Doctor 
en Ciencias de la Educación (ULAC); Doctor en Patrimonio Cultural (ULAC); Doctor en Gestión para la 
Creación Intelectual (UNESR); con postdoctorado en Filosofía y Ciencias de la Educación (UCV) y en 
Filosofía y Paradigmas de la Investigación Social (ULAC), Docente Titular e Investigador. 
 
3 Socióloga (UCV); Especialista en Mercadeo (UCV); Doctora en Ciencias Sociales (UCV); Postdoctorado 
en Investigación de las Ciencias Sociales y del Comportamiento (URJC España); Postdoctorado en 
Filosofía y Paradigmas de la Investigación Social (ULAC), Profesora de Pregrado y Postgrado 
(EAC/FaCES), Investigadora; Coordinadora de la Revista Venezolana de Economía y Ciencias Sociales 
(UCV). 
 

https://orcid.org/0000-0002-8132-9304
https://orcid.org/0000-0003-0470-0701
https://orcid.org/0000-0002-3249-3319


 

 1311 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Resumen 
Esta episteme coloca los aprestos socioculturales del magosto ourensano como una 
celebración transcompleja donde convergen una red de significaciones experienciales 
antropológico cultural, patrimonial inmaterial y de ritualidad simbólica, que se imbrican 
a las antiguas prácticas del Samhain celta, la tradición agraria galaica. Visto 
transdisciplinarmente, el magosto representa un dispositivo cultural de memoria y 
liminalidad (Turner,1988) y de ritos de paso Van Gennep (2013) que abren un espacio 
transicional entre estaciones, por los vivos y muertos posteriores al día de los difuntos. 
El fuego, la castaña, el tizne, la música de gaita y el jolgorio comunitario son interpretados 
como símbolos que condensan estructuras míticas perdurables. Aunque en esencia no 
reproduce las expresiones de una teodicea celtica, ergo, se sostienen como los elementos 
continuistas de una cosmogonía-naturaleza que tributa el agradecimiento a los frutos de 
la tierra, y la ancestralidad en pos de una renovación estacional con sentido identitario 
gallego. Elementos que amalgaman un acervo, un patrimonio inmaterial que debe ser 
respetado, conservado en el tiempo y transmitido a las nuevas generaciones, 
enmarcándose en coherencia con la meta 11.4 de los Objetivos de Desarrollo Sostenible. 
A este entramado acuden los autores Geertz (2009); Hertz (1990); Roux & Guyonvarc’h 
(1986); Eliade, M. (2014); entre otros.  
Palabras clave: magosto, Ourense, Samhain, antropología cultural, patrimonio 
inmaterial, memoria, cosmogonía. 

 Abstract 
This episteme positions the sociocultural preparations of the Ourense magosto as a 
transcomplex celebration where a network of experiential significations converges, 
encompassing cultural anthropology, intangible heritage, and symbolic rituality, which are 
interwoven with the ancient practices of the Celtic Samhain and the Galician agrarian 
tradition. Viewed transdisciplinarily, the magosto represents a cultural device of memory 
and liminality (Turner, 1988) and rites of passage (Van Gennep, 2013) that open a 
transitional space between seasons, for the living and the dead following All Souls' Day. 
The fire, the chestnut, the soot markings, the bagpipe music, and the communal revelry 
are interpreted as symbols that condense enduring mythical structures. Although in 
essence it does not reproduce the expressions of a Celtic theodicy, it nonetheless sustains 
itself as the continuist elements of a cosmogony-nature that pays tribute in gratitude to 
the fruits of the earth and to ancestrality in pursuit of a seasonal renewal imbued with 
Galician identity. These elements amalgamate a heritage, an intangible patrimony that 
must be respected, preserved over time, and transmitted to new generations, framing 
itself in coherence with Goal 11.4 of the Sustainable Development Goals. This theoretical 
framework draws upon the works of Geertz (2009), Hertz (1990), Roux & Guyonvarc'h 
(1986), Eliade (2014), among others. 
Keywords: magosto, Ourense, Samhain, cultural anthropology, intangible heritage, 
memory, cosmogony. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 1312 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Introducción 

Las fiestas de otoño en la Europa atlántica constituyen un campo 

privilegiado para observar y vivir la persistencia de estructuras simbólicas 

de origen antiguo. Entre ellas, el magosto ourensano destaca por su 

capacidad de articular tradición agrícola, imaginarios célticos inculturados 

en el cristianismo. Aunque hoy se conciba como una celebración festiva 

centrada en la castaña asada y el fuego comunitario, su complejidad revela 

un sedimento ritual de ancestral que trasciende la categoría de folclore. 

Desde una línea de fuerza fenomenológico cultural, considera Eliade (2014) 

que las fiestas agrarias europeas conservan un núcleo mítico que expresa 

las relaciones humanas con los ciclos de la naturaleza, la muerte y la 

renovación. El magosto es una de estas supervivencias simbólicas, situada 

en el corazón del noroeste peninsular —territorio históricamente 

celtoatlántico— y marcada por una continuidad cultural que se remonta al 

Samhain, o el año nuevo celta. 

La provincia de Ourense, rica en soutos de castaños y en tradiciones 

rurales, constituye un ecosistema socioantropológico singular donde la 

fiesta se ha mantenido viva no solo como práctica recreativa, sino como 

acto identitario, comunitario y ritual. Ello así, este fondo analiza dicha 

celebración desde un enfoque doble: antropológico-cultural, centrada en 

estructuras simbólicas y prácticas sociales hereditarias que atraviesa lo 

patrimonial inmaterial, al tiempo de la dimensión fenomenológico-

religiosa subyacente en rituales identitarios no institucionales (Rodríguez 

y Chacón, 2025). 



 

 1313 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

 

Nota: Asistente de IA Gemini. (2024). Representación de un magosto 

ourensano con elementos celtas: hoguera central, personas reunidas en 

comunidad, un gaitero, castañas y un aura liminal bajo un cielo estrellado 

[Imagen generada digitalmente]. 

Bases fenomenológico culturales de lo galaico ancestral 

La teoría de los ritos de paso de Van Gennep (2013) y la noción de 

liminalidad en Turner (1988) ofrecen un marco fundamental para 

interpretar el magosto. La fiesta coincide con un umbral temporal —el paso 

del otoño al invierno— donde el orden social se suspende 

momentáneamente para permitir una “regeneración simbólica” (Turner, 

1988). Asimismo, Tambiah (1985) aporta la noción de performatividad ritual, 

sugiriendo que las acciones colectivas alrededor del fuego no solo 

representan un significado, sino que lo producen mediante la participación 

compartida. 



 

 1314 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

En la misma idea, Geertz (2009) entiende los rituales como sistemas 

culturales de significación, donde los símbolos condensan visiones del 

mundo. En este sentido, la castaña fruto preeminente de la vendimia, el 

fuego y la práctica de tiznarse la cara constituyen formas densas de 

comunicación cultural. 

Otro elemento clave del magosto va atado al vínculo directo con prácticas 

devocionales tradicionales que acontecen posterior al día de los difuntos, 

distintivo de la Galicia rural. Se muestra en los trabajos de Hertz (1990) 

sobre la muerte como proceso social y los análisis de Ariès (2011) sobre la 

memoria de los antepasados permiten entender la fiesta como un acto 

comunitario que reafirma la continuidad entre vivos y la memoria por los 

muertos. 

En el antiguo Samhain, las comunidades celtas creían que el mundo de los 

antepasados se acercaba al de los vivos (Carey, 2019; Dumézil, 1992; Grimes, 

2014). Esta visión resuena en Galicia a través de costumbres como dejar 

castañas para los difuntos, registradas hasta el siglo XIX (García de Diego, 

1958). Hoy en día, ya menos frecuente como práctica. 

 

Constituyente teofánico del magosto ourensano como ritual. 

 Fuego,  purificación, comunión. 

 

El fuego es el centro del magosto como se explanará en los 

encadenamientos subsiguientes. Su función excede lo utilitario: es un 

símbolo de protección, tránsito y comunión. Las hogueras de Samhain, 

documentadas en Irlanda y Escocia, tenían un significado casi idéntico. 

(Green, 2004; Hafstein, 2018; Otto & Guyonvarc’h, 1986). 



 

 1315 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Desde la fenomenología religiosa, el fuego puede entenderse como símbolo 

teofánico en el sentido de Otto (2016): “una realidad fascinante y tremenda 

que convoca lo sagrado” (p. 112). La participación comunitaria alrededor de 

la hoguera convierte el espacio en un centro (Eliade, 2014), un axis mundi 

temporal donde se reúnen vivos, memoria de ancestros y naturaleza. 

La castaña: alimento, semilla y memoria 

Los soutos de Ourense, pieza vertebral de la economía agrícola 

preindustrial de la región, no solo garantizaron la subsistencia material de 

las comunidades rurales, sino que forjaron una cultura simbólica 

estrechamente vinculada a la castaña como emblema de continuidad, 

estabilidad y pertenencia territorial. Tal como señala Bouhier (1979: 310), el 

noroeste peninsular puede comprenderse como “una de las más profundas 

civilizaciones del castaño”, en la que este fruto no era únicamente un 

recurso alimentario, sino un elemento estructurante del paisaje cultural, 

del calendario agrícola y del universo mental campesino. 

 

Desde esta perspectiva, la castaña ocupa en el magosto un triple eje 

funcional que articula dimensiones económicas, simbólicas y rituales. 

Primeramente, su función económica fue históricamente decisiva; 

constituía un alimento básico durante el invierno, asegurando reservas en 

épocas de escasez y contribuyendo a la dieta de familias, ganado y 

comunidades enteras (Bouhier, 1979). Esta dimensión de subsistencia se 

tradujo en un respeto profundo hacia el castaño, considerado un árbol 

protector y generoso. 

 



 

 1316 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Luego, su dimensión simbólica emerge en la propia dinámica del magosto, 

donde el fruto parece “morir” en el fuego para renacer como alimento. Este 

gesto encierra una lógica simbólica de transformación; la castaña pasa de 

su dureza original a convertirse en alimento cálido, accesible y compartido, 

evocando un ciclo de muerte y regeneración que remite a la cosmovisión 

agraria y a los ritmos estacionales. El fuego, elemento central del rito, actúa 

como mediador de esta metamorfosis, reforzando la idea de que la vida 

renace del sacrificio y del calor comunal. (Eliade, 2014; Smith, 2006; 

O'Donnell, 2020).  

Por lo anterior, la castaña cumple una función ritual, especialmente 

vinculada al nexo con los difuntos y al agradecimiento de los vivos. La 

práctica tradicional de ofrecer castañas a los muertos, documentada en el 

ámbito galaico, subraya la capacidad del fruto para actuar como puente 

entre generaciones. En la fiesta del magosto, este simbolismo se 

reactualiza mediante el acto colectivo de compartir, que integra tanto la 

memoria de los antepasados como la celebración de la comunidad presente 

(Hertz, 1990) 

Esta triple articulación permite comprender por qué la castaña mantiene 

una centralidad tan profunda en el magosto. Su simbolismo agrario —tal 

como ya señalaran Frazer (2011) y (Bouhier, 1979) — en su análisis 

comparado de los frutos otoñales y los rituales de renovación— coincide 

con patrones presentes en múltiples culturas, donde los productos de 

otoño representan las últimas dádivas de la naturaleza antes de la llegada 

del invierno, y se asocian a ritos de fertilidad, renovación y tránsito 

estacional. Así, la castaña encarna simultáneamente la materialidad del 



 

 1317 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

sustento y la espiritualidad del ciclo vital, consolidándose como un símbolo 

integral de la relación entre el ser humano, la tierra y la memoria.  

El tizne: liminalidad e inversión simbólica 

La práctica de tiznarse la cara, en esta expresión cultural, constituye un 

ritual de inversión en el sentido profundo que Ginzburg (1989) identifica en 

numerosas tradiciones europeas: un gesto aparentemente lúdico que 

altera temporalmente las categorías sociales y corporales habituales. Al 

cubrir el rostro con ceniza o carbón, los participantes anulan 

momentáneamente su apariencia cotidiana, rompiendo con las marcas 

visibles de identidad —familiares, laborales o de estatus— que estructuran 

la vida social ordinaria. Este acto de ocultamiento parcial del rostro 

reconfigura la relación con los otros, generando un espacio donde el 

anonimato y la igualdad se vuelven posibles. 

Desde la antropología simbólica, esta inversión conecta directamente con 

lo que Douglas (1966) denomina “alteración de las fronteras” (p. 41). El tizne 

del rostro desestabiliza el orden simbólico, desplaza las categorías de 

pureza/impureza, interior/exterior o propio/ajeno, permitiendo que la 

comunidad explore provisionalmente formas alternativas de relación y de 

orden social. En el magosto, este gesto opera como un marcador liminal, 

un signo visible de que la comunidad ha entrado en un tiempo distinto, un 

tiempo de excepción ritual donde las reglas habituales se suspenden para 

dar paso a la creatividad simbólica y al juego identitario (Thomassen, 2014). 

Desde la focalidad fenomenológico-religiosa, el tizne funciona como un 

pasaje, un signo corporal que indica que el sujeto ha cruzado un umbral 

hacia una experiencia distinta de sí mismo y de la comunidad. Al 



 

 1318 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

“ensuciarse” el rostro con el hollín de la hoguera, el individuo participa en 

la lógica simbólica del fuego: lo que se quema, se transforma; lo que se 

ennegrece, señala el tránsito. La comunidad entera entra así en un entorno 

transitorio donde se relajan las jerarquías, las distancias y los roles 

cotidianos, restableciéndose la communitas igualitaria descrita por Turner 

(1988). 

Este estado de comunión no elimina las diferencias sociales, pero las 

relativiza temporalmente, permitiendo que los participantes vivan la 

experiencia de un nosotros renovado, cohesionado por el juego, la risa y la 

participación compartida en el rito (Taves, 2009). El tizne, lejos de ser un 

mero adorno festivo, expresa de manera condensada el sentido profundo 

del magosto: una celebración que transforma lo ordinario en un espacio de 

renovación simbólica, donde la comunidad se reconoce, se iguala y se 

reinventa bajo la luz de la hoguera. 

La comunidad: communitas y sacramentalidad cultural 

El magosto reúne familias, vecinos, parroquias, escuelas y pueblos enteros 

orensanos en un acto de comensalidad amplia, que constituye uno de los 

marcadores antropológicos más significativos de la sacralidad comunitaria 

en el sentido señalado por Sennett (2013) y O'Donnell, (2020). Esta reunión 

no es únicamente un encuentro festivo, sino un momento en el que la 

comunidad se reconfigura a sí misma mediante prácticas compartidas que 

fortalecen vínculos, reafirman pertenencias y generan una convivencia que 

trasciende lo cotidiano. La mesa abierta del magosto —dispuesta en plazas, 

atrios, calles o montes— se convierte así en un espacio liminal donde las 

distinciones habituales pierden peso y se reactiva la igualdad ritual propia 

de los momentos fundacionales. 



 

 1319 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

El acto de compartir castañas y vino nuevo, acompañado de carne de 

ternera y chorizo a la brasa, no solo responde a una lógica gastronómica 

estacional, sino a una estructura simbólica de abundancia compartida. 

Cada alimento porta una carga cultural; la castaña como fruto ancestral 

que evoca continuidad; el vino nuevo como señal del ciclo agrícola recién 

renovado; las carnes asadas como símbolo de celebración colectiva tras las 

labores del otoño. Consumidos juntos, estos alimentos operan como 

articuladores de una experiencia comunitaria que combina memoria, 

gratitud y alegría (Smith, 2006; Schillebeeckx, 1993). 

En este contexto, la comensalidad del magosto puede interpretarse como 

una auténtica “sacramentalidad cultural”, en la línea sugerida por 

Schillebeeckx (1993). No se trata de un sacramento en sentido teológico, 

sino de una forma de mediación simbólica a través de la cual la comunidad 

experimenta una suerte de salvación cotidiana, entendida como bienestar, 

armonía y sentido compartido. El mundo natural —el fuego, el fruto, el vino, 

la carne, el aire frío de otoño— se convierte en el soporte de una 

experiencia que reconcilia al ser humano con su entorno, con los otros y 

consigo mismo. 

Compartir los frutos del magosto constituye así un gesto en el que lo 

material y lo espiritual se entrelazan: la comida no solo alimenta sino que 

significa; no solo nutre los cuerpos sino que ordena simbólicamente la vida 

comunal. Esta mediación cultural permite que la comunidad viva una forma 

de trascendencia encarnada en lo cotidiano, donde la celebración 

colectiva, el calor del fuego y la conversación compartida configuran una 

experiencia de plenitud relacional que sostiene la identidad y fortalece la 

cohesión social (Taves, 2009). 



 

 1320 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Desde esta óptica, la comensalidad del magosto no es un simple 

acompañamiento festivo, sino una de las estructuras rituales centrales a 

través de las cuales la comunidad orensana reafirma su historia, su 

memoria y su vínculo con la tierra (Frazer, 2011; Bouhier, 1979). 

Samhain y magosto: paralelos estructurales 

 El umbral del “tempus” 

Samhain marcaba el inicio del “año oscuro”, un tiempo liminal que 

anunciaba el descenso a la estación fría y la suspensión de las actividades 

agrícolas. La antropología histórica celta, tal como señalan Roux y 

Guyonvarc’h (1986), interpreta este momento como un umbral doble, pues 

representaba simultáneamente el cierre del ciclo anual y la apertura de uno 

nuevo. No se trataba simplemente de un final, sino de un intersticio 

temporal en el que los límites entre el pasado y el porvenir se diluían, 

creando un espacio propicio para la reorganización simbólica del mundo. 

Durante Samhain, el orden cotidiano parecía relajarse, permitiendo a la 

comunidad enfrentar tanto la memoria de lo vivido como la incertidumbre 

de lo que estaba por venir. 

El magosto gallego, aunque inserto hoy en una estructura cultural 

profundamente cristianizada, conserva la lógica de este umbral estacional. 

Su celebración, alineada con el ciclo litúrgico de Todos los Santos y San 

Martiño, mantiene el eco antiguo de aquella transición celta inculturada en 

el cristianismo. La coincidencia temporal no es casual: el cristianismo rural 

absorbió y reinterpretó prácticas precristianas, superponiendo 

significados sin borrar del todo el sustrato anterior. Así, el magosto se sitúa 

en un momento del año en el que la comunidad reconoce la llegada del frío, 

recuerda a los difuntos y se prepara para el periodo invernal, 



 

 1321 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

reproduciendo la estructura simbólica que caracterizaba al Samhain como 

un tiempo de pasaje, introspección y renovación  (Frazer, 2011; Bouhier, 

1979). 

En esta perspectiva, el magosto puede entenderse como una actualización 

cultural del antiguo umbral celta, donde el ritmo agrícola y el ritmo 

religioso convergen para dar sentido a la experiencia colectiva. Aunque sus 

prácticas ya no responden directamente a los códigos rituales del Samhain 

original, persiste la idea de transición: la muerte aparente del paisaje, la 

caída de las hojas, el último fruto de la tierra, el fuego encendido frente a 

la oscuridad creciente. La fiesta, por tanto, actúa como un puente entre 

herencias culturales distintas —la celta y la cristiana— que encuentran en 

este periodo del año un espacio común para expresar la vulnerabilidad, la 

esperanza y la continuidad de la vida (Smith, 2006). 

El umbral del “tanatos” 

En Samhain, los muertos regresaban simbólicamente, atravesando un 

umbral temporal en el que la frontera entre el mundo visible y el invisible 

se volvía permeable. Esta concepción celta del tiempo —donde la muerte 

no representaba una ruptura definitiva, sino una fase más del ciclo vital— 

encuentra un eco claro en las prácticas tradicionales de Galicia, donde 

hasta bien entrado el siglo XIX persistió la creencia de que las almas de los 

familiares difuntos visitaban el hogar durante estas fechas (Ariès, 2011). Se 

preparaban espacios en la mesa, se dejaba encendida la lumbre o se 

colocaba comida para las ánimas, bajo la convicción de que los muertos 

regresaban para compartir, aunque fuera simbólicamente, el calor del 

hogar y la continuidad del lazo familiar. 



 

 1322 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Las castañas ofrecidas a los muertos constituyen un testimonio directo de 

esta cosmovisión. No eran un simple alimento, sino una dádiva ritual 

cargada de sentido; representaban la permanencia del vínculo entre 

generaciones y la gratitud hacia quienes habían sostenido, con su trabajo y 

su memoria, la vida comunitaria. En este gesto se condensaba la idea de 

que los difuntos seguían formando parte de la comunidad, no desde la 

presencia física, sino desde la memoria viva y la protección espiritual 

atribuida a los antepasados. 

Esta práctica reforzaba la noción de continuidad entre vivos y muertos que 

caracterizaba tanto al sustrato celta como a la religiosidad popular gallega. 

El fruto del castaño —último regalo de la naturaleza antes del invierno— 

funcionaba como símbolo de transición y acompañamiento, un puente que 

permitía honrar a los ausentes y reconocer su influencia en el presente. De 

esta manera, las ofrendas de castañas no solo vinculaban al magosto con el 

antiguo Samhain, sino que revelaban cómo el imaginario gallego incorporó 

y transformó creencias precristianas en un marco cultural más amplio, 

donde la muerte se integraba en el ciclo de la vida y la comunidad 

reafirmaba, año tras año, su pertenencia a una continuidad ancestral. 

 El fuego protector 

Los fuegos de Samhain se encendían para proteger el ganado y la 

comunidad, actuando como un escudo simbólico frente a las fuerzas 

desestabilizadoras que, según la cosmovisión celta, podían acrecentarse en 

el umbral del año oscuro. El fuego funcionaba así como un eje de protección 

y orden, un elemento capaz de iluminar la frontera entre lo que pertenece 

al hogar y lo que procede del exterior, entre lo humano y lo desconocido. 

No se trataba solo de una hoguera práctica, sino de un marcador ritual que 



 

 1323 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

ayudaba a la comunidad a enfrentar el tránsito hacia la estación más dura 

del año (Green, 2004) 

En el magosto, aunque despojado de su dimensión ritual explícitamente 

religiosa, el fuego mantiene esta función ancestral y opera como un 

elemento que reordena el tiempo comunitario. La hoguera encendida al 

inicio de la celebración permite purificar el espacio festivo, expulsar 

simbólicamente lo que pertenece al ciclo que concluye y preparar el 

terreno para lo que está por comenzar. Del mismo modo, el fuego “cierra” 

un periodo marcado por el trabajo agrícola intenso del otoño y, 

simultáneamente, abre un nuevo tiempo en el que la comunidad se reúne, 

comparte y reafirma su cohesión antes del invierno. 

La centralidad del fuego en el magosto no responde únicamente a su 

capacidad de asar las castañas, sino a su condición de mediador de 

transformación. Como en los rituales de Samhain, la hoguera es un umbral 

en sí misma, es aquello que entra en contacto con ella cambia de estado —

las castañas se vuelven alimento, el ambiente se torna comunal, la noche 

oscura se ilumina— y, por extensión, la comunidad también experimenta 

una renovación simbólica. El fuego, por tanto, no solo calienta o ilumina, 

sino que marca ritmos, articula significados y ordena la vivencia colectiva 

del tiempo, manteniendo viva una estructura simbólica que, aunque 

transformada, conserva la lógica profunda del antiguo Samhain. 

La dimensión festiva y catártica 

La inversión lúdica, la música y el desorden controlado del magosto 

recuerdan la dimensión dionisíaca del Samhain. La liminalidad comparte 

rasgos: suspensión del orden, desinhibición ritual, apertura al misterio. 



 

 1324 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Abarcadoramente, todo se revela como un fenómeno complejo que no 

puede clasificarse meramente como fiesta popular. Es una estructura 

simbólica de larga duración, un palimpsesto cultural que revela tres capas: 

Celta: fuego, umbral, culto a antepasados, inversión liminal. agrícola 

medieval: economía del castaño, ciclo agrario anual. Cristiano: memoria de 

difuntos, San Martiño, comunidad parroquial. 

Desde una fenomenología religiosa, este sincretismo no es accidental: 

revela una “fe alegremente encarnada” donde la comunidad expresa su 

comprensión del mundo mediante símbolos naturales y sociales. La 

hoguera como centro de comunión, la castaña como fruto que muere y 

renace, y la comunidad reunida en torno al alimento remiten a una 

simbólica cristiana de vida, muerte y resurrección, aunque no explícita. Sin 

embargo, lo litúrgico acontece toda vez que el ministro de culto preside 

una misa de acción de gracias por las cosechas viejas y el advenimiento del 

ciclo venidero, además, se hace partícipe invitado del compartir festivo.  

El magosto es, por tanto, una teofanía cultural: un lugar donde lo humano 

y lo sagrado se encuentran en lo cultual y cultural. 

 



 

 1325 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

Nota: Asistente de IA Gemini. (2024). Representación de un magosto 

ourensano: hoguera central, personas reunidas en comunidad, castañas y 

el compartir unidos junto al alimento [Imagen generada digitalmente]. 

A modo coda 

En el devenir investigativo del presente artículo, al dar cuenta de que la 

fiesta del magosto constituye una linealidad potente para comprender 

cómo los pueblos construyen sentido a través de sus prácticas ritual-

culturales desde su historia, legado y experiencia compartida; cobran 

fuerza las mediaciones de la fenomenología religiosa, la antropología 

simbólica y los estudios del patrimonio inmaterial, emergiendo una mirada 

científico-social que rescata del olvido a la memoria del lugar cultural de 

encuentro entre lo humano y lo sagrado, entre lo antiguo y lo presente, 

entre el ciclo de la naturaleza y la memoria viva de la comunidad orensana. 

Por ello, saber y conocer que el magosto ourensano se erige como una 

manifestación cultural cuya complejidad sobrepasa lo folclórico y se 

muestra en lo ritual transcomplejo agrario celtoatlántico con 

inculturaciones cristianas populares. Desde la óptica de la fenomenología 

religiosa y de la antropología cultural, el magosto hace visible la 

persistencia de un tejido simbólico que ha sobrevivido a los cambios 

históricos, configurándose como una práctica en la que naturaleza, 

comunidad y ancestralidad se entrelazan en un horizonte significativo de 

larga duración. 

Las categorías teóricas de Van Gennep (2013) y Turner (1988) muestran 

cómo esta celebración opera como un rito de umbral, donde se suspenden 

momentáneamente las lógicas ordinarias y emerge la communitas. La 

hoguera, el tizne y la castaña —símbolos densos según la concepción 



 

 1326 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

hermenéutica de Geertz (2009)— funcionan como articuladores de una 

experiencia cultural que expresa la manera en que la comunidad negocia la 

continuidad entre su pasado arcaico y su presente identitario. 

Afirmando lo anterior, la relación del magosto con la memoria de los 

antepasados, estudiada por Hertz (1990) y Ariès (2011), permite comprender 

su conexión profunda con el ciclo del Día de los Difuntos y con antiguas 

creencias propias del Samhain, donde el entramado entre vivos y muertos 

configuran un tiempo extraordinario. Igualmente, la pervivencia de 

costumbres como la ofrenda de castañas —documentada por García de 

Diego (1958)— confirma la continuidad del imaginario de ancestralidad que 

subyace a esta celebración. 

Desde la intermediación de la fenomenología religiosa, el magosto se revela 

como un espacio privilegiado para experimentar lo sagrado en el sentido 

propuesto por Otto (2016), una presencia que se manifiesta en lo cotidiano 

pero que excede lo doméstico, especialmente a través del fuego como 

símbolo “fascinante y tremendo”. A su vez, siguiendo a Eliade (2014; 1999), 

la fiesta reactualiza un “tiempo primordial” donde la comunidad se 

reintegra simbólicamente con los ritmos de la naturaleza, los ciclos 

agrarios y la memoria de sus mayores. 

La castaña, elemento central en la antropología económica y simbólica del 

noroeste peninsular descrita por Bouhier (1979), opera como emblema de 

este retorno a la lógica de la naturaleza-ciclo: fruto que muere en las brasas 

para renacer como alimento, metáfora de la regeneración vital que 

atraviesa tanto a las culturas campesinas como a las cosmologías celtas. 

 



 

 1327 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

En el interés que esto repercute al campo del patrimonio cultural 

inmaterial, la celebración confirma lo que Assmann (2011) entiende por 

memoria cultural: un sistema de transmisión, continuidad y 

reactualización de sentido que garantiza que los imaginarios comunitarios 

permanezcan vivos. El magosto no solo rememora un pasado, sino que lo 

reinterpreta, reforzando la identidad gallega al tiempo que transforma sus 

propias prácticas. 

En conjunto, el magosto ourensano debe ser entendido como una teofanía 

cultural, no en clave teológica sino fenomenológica: un acontecimiento 

donde lo sagrado, lo comunitario y lo natural convergen para generar 

experiencia de pertenencia, continuidad y renovación. La hoguera como 

centro simbólico, la castaña como fruto liminar, la música tradicional de la 

gaita gallega y la comensalidad pública delinean un ritual que mantiene 

cohesionada a la comunidad simbólica que viene desde la protohistoria 

atlántica hasta la Galicia contemporánea. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 1328 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

 

Referencias 

Ariès, P. (2011). El hombre ante la muerte. Taurus 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization. Cambridge 

University Press. 

Bouhier, A. (1979). La Galicia tradicional. Fundación Barrié 

Carey, J. (2019). Time, memory, and the Celtic imagination. Journal of Celtic 

Studies. https://doi.org/10.1353/cs.2019.0012  

Douglas, M. (1966). Purity and danger. Routledge.  

Dumézil, G. (1992). Mito y epopeya. Fondo de Cultura Económica  

Eliade, M. (2014). Lo Sagrado y lo profano. Paidós 

Eliade, M. (1999). Mito y realidad. Editorial Kairós SA 

Frazer, J. (2011). La rama dorada. Fondo de Cultura Económica de España, 

S.L. 

García de Diego, V. (1958). Folklore español. Labor. 

Geertz, C. (2009). La interpretación de las culturas. Gedisa 

Ginzburg, C. (1989). Historia nocturna. Muchnik. 

Green, M. (2004). Guía del mundo céltico. Oberón.  

Grimes, R. (2014). The Craft of Ritual Studies. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195301427.001.0001  

Hafstein, V. T. (2018). Making intangible heritage. Indiana University Press. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt2005r7r    

Hertz, R. (1990). La muerte y la mano derecha. Alianza editorial. 

MacCulloch, J. A. (1911). The religion of the ancient Celts. T&T Clark. 

Otto, R, F., & Guyonvarc’h, C. J. (1986). La fête celtique de Samain. Payot. 

Otto, R. (2016). Lo santo, lo racional e irracional en la idea de Dios. Escolar. 

https://doi.org/10.1353/cs.2019.0012
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195301427.001.0001
https://doi.org/10.2307/j.ctt2005r7r


 

 1329 

Como citar este articulo: Merchan, G; Mónaco, Camirra, H. (2025), Magosto 
ourensano y tradición celta: Persistencias simbólicas liminales. Ritos de paso 
de la communitas. Metrópolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2), 
pp.  1310-1329 

O'Donnell, L. (2020). Celtic ritual landscapes. History of Religions. 

https://doi.org/10.1086/708566  

Rodríguez, A. y Chacón, N. (2025). Representación iconográfica de la Virgen 

Inmaculada Concepción. Eurytion Press 

Roux, F. & Guyonvarc’h, J. (1986). Les Druides. Ouest-Frace 

Smith, L. (2006). Uses of heritage. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203602263  

Schillebeeckx, E. (1993). The human story of god.  Crossroad Publishing Co. 

Sennett, R. (2013). Together: The rituals, pleasures and politics of 

cooperation. Yale University Press 

Taves, A. (2009). Religious Experience Reconsidered. Princeton University 

Press. https://doi.org/10.1515/9781400830978  

Thomassen, B. (2014). Liminality and the Modern. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203796481  

Tambiah, S. (1985). Culture, thought, and social action. Harvard University 

Press. 

Turner, V. (1988). El proceso ritual. Taurus. 

Van Gennep, A. (2013). Los ritos de paso. Alianza editorial 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1086/708566
https://doi.org/10.4324/9780203602263
https://doi.org/10.1515/9781400830978
https://doi.org/10.4324/9780203796481

