2025

Revista de Estudios Globales Universitarios
Metroépoli VO

Magosto ourensano y tradicion celta: Persistencias

simbdlicas liminales. Ritos de paso de la communitas
Magosto from Ourense and Celtic tradition: Liminal symbolic
persistences. Communitas Rites of Passage

Gerardo Merchan.!
gerardo.merchan@ucv.ve
Universidad Central de Venezuela (UCV)
Caracas, Venezuela.

Franco José Roversi Méonaco Trujillo.?
froversi@unimet.edu.ve

Universidad Metropolitana (UNIMET)

Caracas, Venezuela.

Hermelinda Camirra Gouveia.? &
hermelinda.camirra@ucv.ve

Universidad Central de Venezuela (UCV)
Caracas, Venezuela.

Recepcion: 06-11-2025 Aceptacion: 20-11-2025 Publicacion: 20-12-2025

Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto ourensano y tradicion
celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso de la communitas. Metropolis. Revista de
Estudios Globales Universitarios, 6 (2), pp. 1310-1329

! Licenciado en Filosofia, Licenciado en Teologia, Especialista en Propiedad Intelectual, Doctor en
Ciencias de la Educacion (ULAC), Doctor en Gestion para la Creacion Intelectual (UNESR); con
postdoctorado en Filosofia y Ciencias de la Educacién (UCV), Docente Universitario e Investigador

2 Licenciado en Educacion Mencion Ciencias Pedagdgicas (UCAB); Especialista en Gerencia de
Recursos Humanos (USM); Especialista en Tecnologia, Aprendizaje y Conocimiento (UNIMET); Doctor
en Ciencias de la Educacién (ULAC); Doctor en Patrimonio Cultural (ULAC); Doctor en Gestion para la
Creacién Intelectual (UNESR); con postdoctorado en Filosofia y Ciencias de la Educacion (UCV) y en
Filosofia y Paradigmas de la Investigacion Social (ULAC), Docente Titular e Investigador.

3 Sociologa (UCV); Especialista en Mercadeo (UCV); Doctora en Ciencias Sociales (UCV); Postdoctorado
en Investigacion de las Ciencias Sociales y del Comportamiento (URJC Espana); Postdoctorado en
Filosofta y Paradigmas de la Investigaciéon Social (ULAC), Profesora de Pregrado y Postgrado
(EAC/FaCES), Investigadora; Coordinadora de la Revista Venezolana de Economia y Ciencias Sociales
(ucv).

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 2 1210

Num 2


https://orcid.org/0000-0002-8132-9304
https://orcid.org/0000-0003-0470-0701
https://orcid.org/0000-0002-3249-3319

Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Resumen
Esta episteme coloca los aprestos socioculturales del magosto ourensano como una
celebracién transcompleja donde convergen una red de significaciones experienciales
antropologico cultural, patrimonial inmaterial y de ritualidad simbolica, que se imbrican
a las antiguas practicas del Samhain celta, la tradicién agraria galaica. Visto
transdisciplinarmente, el magosto representa un dispositivo cultural de memoria y
liminalidad (Turner,1988) y de ritos de paso Van Gennep (2013) que abren un espacio
transicional entre estaciones, por los vivos y muertos posteriores al dia de los difuntos.
El fuego, la castaiia, el tizne, 1a musica de gaita y el jolgorio comunitario son interpretados
como simbolos que condensan estructuras miticas perdurables. Aunque en esencia no
reproduce las expresiones de una teodicea celtica, ergo, se sostienen como los elementos
continuistas de una cosmogonia-naturaleza que tributa el agradecimiento a los frutos de
la tierra, y la ancestralidad en pos de una renovacion estacional con sentido identitario
gallego. Elementos que amalgaman un acervo, un patrimonio inmaterial que debe ser
respetado, conservado en el tiempo y transmitido a las nuevas generaciones,
enmarcandose en coherencia con la meta 11.4 de los Objetivos de Desarrollo Sostenible.
A este entramado acuden los autores Geertz (2009); Hertz (1990); Roux & Guyonvarch
(1986); Eliade, M. (2014); entre otros.
Palabras clave: magosto, Ourense, Samhain, antropologia cultural, patrimonio
inmaterial, memoria, cosmogonia.
Abstract
This episteme positions the sociocultural preparations of the Ourense magosto as a
transcomplex celebration where a network of experiential significations converges,
encompassing cultural anthropology, intangible heritage, and symbolic rituality, which are
interwoven with the ancient practices of the Celtic Samhain and the Galician agrarian
tradition. Viewed transdisciplinarily, the magosto represents a cultural device of memory
and liminality (Turner, 1988) and rites of passage (Van Gennep, 2013) that open a
transitional space between seasons, for the living and the dead following All Souls' Day.
The fire, the chestnut, the soot markings, the bagpipe music, and the communal revelry
are interpreted as symbols that condense enduring mythical structures. Although in
essence it does not reproduce the expressions of a Celtic theodicy, it nonetheless sustains
itself as the continuist elements of a cosmogony-nature that pays tribute in gratitude to
the fruits of the earth and to ancestrality in pursuit of a seasonal renewal imbued with
Galician identity. These elements amalgamate a heritage, an intangible patrimony that
must be respected, preserved over time, and transmitted to new generations, framing
itself in coherence with Goal 11.4 of the Sustainable Development Goals. This theoretical
framework draws upon the works of Geertz (2009), Hertz (1990), Roux & Guyonvarc'h
(1986), Eliade (2014), among others.
Keywords: magosto, Ourense, Samhain, cultural anthropology, intangible heritage,
memory, cosmogony.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1211




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Introduccion

Las fiestas de otofio en la Europa atlantica constituyen un campo
privilegiado para observar y vivir la persistencia de estructuras simbolicas
de origen antiguo. Entre ellas, el magosto ourensano destaca por su
capacidad de articular tradicion agricola, imaginarios célticos inculturados
en el cristianismo. Aunque hoy se conciba como una celebracion festiva
centrada en la castafa asada y el fuego comunitario, su complejidad revela

un sedimento ritual de ancestral que trasciende la categoria de folclore.

Desde una linea de fuerza fenomenologico cultural, considera Eliade (2014)
que las fiestas agrarias europeas conservan un nucleo mitico que expresa
las relaciones humanas con los ciclos de la naturaleza, la muerte y la
renovacion. El magosto es una de estas supervivencias simbolicas, situada
en el corazoén del noroeste peninsular —territorio histéricamente
celtoatlantico— y marcada por una continuidad cultural que se remonta al

Samhain, o el ano nuevo celta.

La provincia de Ourense, rica en soutos de castanos y en tradiciones
rurales, constituye un ecosistema socioantropologico singular donde la
fiesta se ha mantenido viva no solo como practica recreativa, sino como
acto identitario, comunitario y ritual. Ello asi, este fondo analiza dicha
celebracion desde un enfoque doble: antropologico-cultural, centrada en
estructuras simbdlicas y practicas sociales hereditarias que atraviesa lo
patrimonial inmaterial, al tiempo de la dimension fenomenologico-
religiosa subyacente en rituales identitarios no institucionales (Rodriguez

y Chacon, 2025).

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1312




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI Is ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Nota: Asistente de IA Gemini. (2024). Representacion de un magosto
ourensano con elementos celtas: hoguera central, personas reunidas en
comunidad, un gaitero, castanas y un aura liminal bajo un cielo estrellado
[Imagen generada digitalmente].

Bases fenomenologico culturales de lo galaico ancestral

La teoria de los ritos de paso de Van Gennep (2013) y la nocion de
liminalidad en Turner (1988) ofrecen un marco fundamental para
interpretar el magosto. La fiesta coincide con un umbral temporal —el paso
del otono al invierno— donde el orden social se suspende
momentaneamente para permitir una “regeneracion simbolica” (Turner,
1988). Asimismo, Tambiah (1985) aporta la nocion de performatividad ritual,
sugiriendo que las acciones colectivas alrededor del fuego no solo
representan un significado, sino que lo producen mediante la participacion

compartida.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1213

[6N]
[6N]




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

En la misma idea, Geertz (2009) entiende los rituales como sistemas
culturales de significacion, donde los simbolos condensan visiones del
mundo. En este sentido, la castana fruto preeminente de la vendimia, el
fuego y la practica de tiznarse la cara constituyen formas densas de
comunicacion cultural.

Otro elemento clave del magosto va atado al vinculo directo con practicas
devocionales tradicionales que acontecen posterior al dia de los difuntos,
distintivo de la Galicia rural. Se muestra en los trabajos de Hertz (1990)
sobre la muerte como proceso social y los analisis de Aries (2011) sobre la
memoria de los antepasados permiten entender la fiesta como un acto
comunitario que reafirma la continuidad entre vivos y la memoria por los
muertos.

En el antiguo Samhain, las comunidades celtas creian que el mundo de los
antepasados se acercaba al de los vivos (Carey, 2019; Dumeézil, 1992; Grimes,
2014). Esta vision resuena en Galicia a través de costumbres como dejar
castanas para los difuntos, registradas hasta el siglo XIX (Garcia de Diego,

1958). Hoy en dia, ya menos frecuente como préctica.

Constituyente teofanico del magosto ourensano como ritual.

Fuego, purificacion, comunion.

El fuego es el centro del magosto como se explanara en los
encadenamientos subsiguientes. Su funcion excede lo utilitario: es un
simbolo de proteccién, transito y comunién. Las hogueras de Samhain,
documentadas en Irlanda y Escocia, tenian un significado casi idéntico.

(Green, 2004; Hafstein, 2018; Otto & Guyonvarc’h, 1986).

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1214




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Desde la fenomenologia religiosa, el fuego puede entenderse como simbolo
teofanico en el sentido de Otto (2016): “una realidad fascinante y tremenda
que convoca lo sagrado” (p. 112). La participacion comunitaria alrededor de
la hoguera convierte el espacio en un centro (Eliade, 2014), un axis mundi

temporal donde se retnen vivos, memoria de ancestros y naturaleza.

La castana: alimento, semilla y memoria

Los soutos de Ourense, pieza vertebral de la economia agricola
preindustrial de la region, no solo garantizaron la subsistencia material de
las comunidades rurales, sino que forjaron una cultura simbdlica
estrechamente vinculada a la castafna como emblema de continuidad,
estabilidad y pertenencia territorial. Tal como sefiala Bouhier (1979: 310), el
noroeste peninsular puede comprenderse como “una de las mas profundas
civilizaciones del castano”, en la que este fruto no era Unicamente un
recurso alimentario, sino un elemento estructurante del paisaje cultural,

del calendario agricola y del universo mental campesino.

Desde esta perspectiva, la castana ocupa en el magosto un triple eje
funcional que articula dimensiones econoOmicas, simbolicas y rituales.
Primeramente, su funciéon econdémica fue histoéricamente decisiva;
constituia un alimento basico durante el invierno, asegurando reservas en
épocas de escasez y contribuyendo a la dieta de familias, ganado y
comunidades enteras (Bouhier, 1979). Esta dimension de subsistencia se
tradujo en un respeto profundo hacia el castafo, considerado un arbol

protectory generoso.

Centro de Investigacion 1715
D

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 315




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Luego, su dimension simbdlica emerge en la propia dinamica del magosto,
donde el fruto parece “morir” en el fuego para renacer como alimento. Este
gesto encierra una logica simbolica de transformacion; la castana pasa de
su dureza original a convertirse en alimento calido, accesible y compartido,
evocando un ciclo de muerte y regeneracion que remite a la cosmovision
agrariay a los ritmos estacionales. El fuego, elemento central del rito, actiia
como mediador de esta metamorfosis, reforzando la idea de que la vida
renace del sacrificio y del calor comunal. (Eliade, 2014; Smith, 2006;

O'Donnell, 2020).

Por lo anterior, la castaia cumple una funcion ritual, especialmente
vinculada al nexo con los difuntos y al agradecimiento de los vivos. La
practica tradicional de ofrecer castafias a los muertos, documentada en el
ambito galaico, subraya la capacidad del fruto para actuar como puente
entre generaciones. En la fiesta del magosto, este simbolismo se
reactualiza mediante el acto colectivo de compartir, que integra tanto la
memoria de los antepasados como la celebracion de la comunidad presente

(Hertz, 1990)

Esta triple articulacion permite comprender por qué la castafia mantiene
una centralidad tan profunda en el magosto. Su simbolismo agrario —tal
como ya sefalaran Frazer (2011) y (Bouhier, 1979) — en su anélisis
comparado de los frutos otonales y los rituales de renovacion— coincide
con patrones presentes en multiples culturas, donde los productos de
otofo representan las Gltimas dadivas de la naturaleza antes de la llegada
del invierno, y se asocian a ritos de fertilidad, renovaciéon y transito

estacional. Asi, la castafna encarna simultaneamente la materialidad del

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1316




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

sustento y la espiritualidad del ciclo vital, consoliddndose como un simbolo

integral de la relacion entre el ser humano, la tierra y la memoria.

El tizne: liminalidad e inversion simbdlica

La practica de tiznarse la cara, en esta expresion cultural, constituye un
ritual de inversion en el sentido profundo que Ginzburg (1989) identifica en
numerosas tradiciones europeas: un gesto aparentemente ladico que
altera temporalmente las categorias sociales y corporales habituales. Al
cubrir el rostro con ceniza o carbon, los participantes anulan
momentaneamente su apariencia cotidiana, rompiendo con las marcas
visibles de identidad —familiares, laborales o de estatus— que estructuran
la vida social ordinaria. Este acto de ocultamiento parcial del rostro
reconfigura la relacion con los otros, generando un espacio donde el

anonimato y la igualdad se vuelven posibles.

Desde la antropologia simbdlica, esta inversion conecta directamente con
lo que Douglas (1966) denomina “alteracion de las fronteras” (p. 41). El tizne
del rostro desestabiliza el orden simbdlico, desplaza las categorias de
pureza/impureza, interior/exterior o propio/ajeno, permitiendo que la
comunidad explore provisionalmente formas alternativas de relacion y de
orden social. En el magosto, este gesto opera como un marcador liminal,
un signo visible de que la comunidad ha entrado en un tiempo distinto, un
tiempo de excepcion ritual donde las reglas habituales se suspenden para

dar paso a la creatividad simbolica y al juego identitario (Thomassen, 2014).

Desde la focalidad fenomenologico-religiosa, el tizne funciona como un
pasaje, un signo corporal que indica que el sujeto ha cruzado un umbral

hacia una experiencia distinta de si mismo y de la comunidad. Al

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us

Ol
~J




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

“ensuciarse” el rostro con el hollin de la hoguera, el individuo participa en
la 16gica simbodlica del fuego: lo que se quema, se transforma; lo que se
ennegrece, seiiala el transito. La comunidad entera entra asi en un entorno
transitorio donde se relajan las jerarquias, las distancias y los roles
cotidianos, restableciéndose la communitas igualitaria descrita por Turner

(1988).

Este estado de comunion no elimina las diferencias sociales, pero las
relativiza temporalmente, permitiendo que los participantes vivan la
experiencia de un nosotros renovado, cohesionado por el juego, la risa y la
participacion compartida en el rito (Taves, 2009). El tizne, lejos de ser un
mero adorno festivo, expresa de manera condensada el sentido profundo
del magosto: una celebracion que transforma lo ordinario en un espacio de
renovacion simbolica, donde la comunidad se reconoce, se iguala y se

reinventa bajo la luz de la hoguera.

La comunidad: communitas y sacramentalidad cultural

El magosto retne familias, vecinos, parroquias, escuelas y pueblos enteros
orensanos en un acto de comensalidad amplia, que constituye uno de los
marcadores antropologicos mas significativos de la sacralidad comunitaria
en el sentido senalado por Sennett (2013) y O'Donnell, (2020). Esta reunion
no es unicamente un encuentro festivo, sino un momento en el que la
comunidad se reconfigura a si misma mediante practicas compartidas que
fortalecen vinculos, reafirman pertenencias y generan una convivencia que
trasciende lo cotidiano. La mesa abierta del magosto —dispuesta en plazas,
atrios, calles 0 montes— se convierte asi en un espacio liminal donde las
distinciones habituales pierden peso y se reactiva la igualdad ritual propia

de los momentos fundacionales.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1218




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

El acto de compartir castafias y vino nuevo, acompanado de carne de
ternera y chorizo a la brasa, no solo responde a una logica gastronodmica
estacional, sino a una estructura simbolica de abundancia compartida.
Cada alimento porta una carga cultural; la castana como fruto ancestral
que evoca continuidad; el vino nuevo como senal del ciclo agricola recién
renovado; las carnes asadas como simbolo de celebracién colectiva tras las
labores del otono. Consumidos juntos, estos alimentos operan como
articuladores de una experiencia comunitaria que combina memoria,

gratitud y alegria (Smith, 2006; Schillebeeckx, 1993).

En este contexto, la comensalidad del magosto puede interpretarse como
una auteéntica “sacramentalidad cultural”’, en la linea sugerida por
Schillebeeckx (1993). No se trata de un sacramento en sentido teologico,
sino de una forma de mediacion simbdlica a través de la cual la comunidad
experimenta una suerte de salvacion cotidiana, entendida como bienestar,
armonia y sentido compartido. El mundo natural —el fuego, el fruto, el vino,
la carne, el aire frio de otofio— se convierte en el soporte de una
experiencia que reconcilia al ser humano con su entorno, con los otros y

CONsigo mismo.

Compartir los frutos del magosto constituye asi un gesto en el que lo
material y lo espiritual se entrelazan: la comida no solo alimenta sino que
significa; no solo nutre los cuerpos sino que ordena simbolicamente la vida
comunal. Esta mediacion cultural permite que la comunidad viva una forma
de trascendencia encarnada en lo cotidiano, donde la celebracion
colectiva, el calor del fuego y la conversacion compartida configuran una
experiencia de plenitud relacional que sostiene la identidad y fortalece la

cohesion social (Taves, 2009).

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us

W
O




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Desde esta Optica, la comensalidad del magosto no es un simple
acompanamiento festivo, sino una de las estructuras rituales centrales a
través de las cuales la comunidad orensana reafirma su historia, su

memoria y su vinculo con la tierra (Frazer, 2011; Bouhier, 1979).

Samhain y magosto: paralelos estructurales

El umbral del “tempus”

Samhain marcaba el inicio del “afio oscuro”, un tiempo liminal que
anunciaba el descenso a la estacion fria y la suspension de las actividades
agricolas. La antropologia historica celta, tal como sefalan Roux y
Guyonvarc’h (1986), interpreta este momento como un umbral doble, pues
representaba simultaneamente el cierre del ciclo anual y la apertura de uno
nuevo. No se trataba simplemente de un final, sino de un intersticio
temporal en el que los limites entre el pasado y el porvenir se diluian,
creando un espacio propicio para la reorganizacion simbolica del mundo.
Durante Samhain, el orden cotidiano parecia relajarse, permitiendo a la
comunidad enfrentar tanto la memoria de lo vivido como la incertidumbre

de lo que estaba por venir.

El magosto gallego, aunque inserto hoy en una estructura cultural
profundamente cristianizada, conserva la l16gica de este umbral estacional.
Su celebracion, alineada con el ciclo litargico de Todos los Santos y San
Martifio, mantiene el eco antiguo de aquella transicion celta inculturada en
el cristianismo. La coincidencia temporal no es casual: el cristianismo rural
absorbi6 'y reinterpreté practicas precristianas, superponiendo
significados sin borrar del todo el sustrato anterior. Asi, el magosto se sittia
en un momento del afio en el que la comunidad reconoce la llegada del frio,

recuerda a los difuntos y se prepara para el periodo invernal,

Centro de Investigacion E E

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1320

=




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

reproduciendo la estructura simbolica que caracterizaba al Samhain como
un tiempo de pasaje, introspeccion y renovacion (Frazer, 2011; Boubhier,

1979).

En esta perspectiva, el magosto puede entenderse como una actualizacion
cultural del antiguo umbral celta, donde el ritmo agricola y el ritmo
religioso convergen para dar sentido a la experiencia colectiva. Aunque sus
practicas ya no responden directamente a los codigos rituales del Samhain
original, persiste la idea de transicion: la muerte aparente del paisaje, la
caida de las hojas, el altimo fruto de la tierra, el fuego encendido frente a
la oscuridad creciente. La fiesta, por tanto, actia como un puente entre
herencias culturales distintas —la celta y la cristiana— que encuentran en
este periodo del afio un espacio comun para expresar la vulnerabilidad, la

esperanza y la continuidad de la vida (Smith, 2006).

El umbral del “tanatos”

En Samhain, los muertos regresaban simbolicamente, atravesando un
umbral temporal en el que la frontera entre el mundo visible y el invisible
se volvia permeable. Esta concepcion celta del tiempo —donde la muerte
no representaba una ruptura definitiva, sino una fase mas del ciclo vital—
encuentra un eco claro en las practicas tradicionales de Galicia, donde
hasta bien entrado el siglo XIX persistio la creencia de que las almas de los
familiares difuntos visitaban el hogar durante estas fechas (Aries, 2011). Se
preparaban espacios en la mesa, se dejaba encendida la lumbre o se
colocaba comida para las animas, bajo la conviccion de que los muertos
regresaban para compartir, aunque fuera simbolicamente, el calor del

hogar y la continuidad del lazo familiar.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1321




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Las castanas ofrecidas a los muertos constituyen un testimonio directo de
esta cosmovision. No eran un simple alimento, sino una dadiva ritual
cargada de sentido; representaban la permanencia del vinculo entre
generaciones y la gratitud hacia quienes habian sostenido, con su trabajo y
su memoria, la vida comunitaria. En este gesto se condensaba la idea de
que los difuntos seguian formando parte de la comunidad, no desde la
presencia fisica, sino desde la memoria viva y la proteccion espiritual

atribuida a los antepasados.

Esta practica reforzaba la nocion de continuidad entre vivos y muertos que
caracterizaba tanto al sustrato celta como a la religiosidad popular gallega.
El fruto del castafio —ultimo regalo de la naturaleza antes del invierno—
funcionaba como simbolo de transicion y acompanamiento, un puente que
permitia honrar a los ausentes y reconocer su influencia en el presente. De
esta manera, las ofrendas de castanas no solo vinculaban al magosto con el
antiguo Samhain, sino que revelaban como el imaginario gallego incorporo
y transformé creencias precristianas en un marco cultural mas amplio,
donde la muerte se integraba en el ciclo de la vida y la comunidad

reafirmaba, afo tras afo, su pertenencia a una continuidad ancestral.

El fuego protector

Los fuegos de Samhain se encendian para proteger el ganado y la
comunidad, actuando como un escudo simbolico frente a las fuerzas
desestabilizadoras que, segin la cosmovision celta, podian acrecentarse en
el umbral del ario oscuro. El fuego funcionaba asi como un eje de proteccion
y orden, un elemento capaz de iluminar la frontera entre lo que pertenece
al hogar y lo que procede del exterior, entre lo humano y lo desconocido.

No se trataba solo de una hoguera practica, sino de un marcador ritual que

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

ayudaba a la comunidad a enfrentar el transito hacia la estacion mas dura

del ano (Green, 2004)

En el magosto, aunque despojado de su dimension ritual explicitamente
religiosa, el fuego mantiene esta funcion ancestral y opera como un
elemento que reordena el tiempo comunitario. La hoguera encendida al
inicio de la celebracion permite purificar el espacio festivo, expulsar
simbolicamente lo que pertenece al ciclo que concluye y preparar el
terreno para lo que esta por comenzar. Del mismo modo, el fuego “cierra”
un periodo marcado por el trabajo agricola intenso del otofo vy,
simultaneamente, abre un nuevo tiempo en el que la comunidad se retne,

comparte y reafirma su cohesion antes del invierno.

La centralidad del fuego en el magosto no responde Gnicamente a su
capacidad de asar las castafias, sino a su condicion de mediador de
transformacion. Como en los rituales de Samhain, la hoguera es un umbral
en si misma, es aquello que entra en contacto con ella cambia de estado —
las castanas se vuelven alimento, el ambiente se torna comunal, la noche
oscura se ilumina— y, por extension, la comunidad también experimenta
una renovacion simbolica. El fuego, por tanto, no solo calienta o ilumina,
sino que marca ritmos, articula significados y ordena la vivencia colectiva
del tiempo, manteniendo viva una estructura simbolica que, aunque

transformada, conserva la l16gica profunda del antiguo Samhain.

La dimension festiva y catartica

La inversion ludica, la musica y el desorden controlado del magosto
recuerdan la dimension dionisiaca del Samhain. La liminalidad comparte

rasgos: suspension del orden, desinhibicion ritual, apertura al misterio.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us

[6N]
[6N]




Revista de Estudios Clobales Universiigrios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI Is ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Abarcadoramente, todo se revela como un fenbmeno complejo que no
puede clasificarse meramente como fiesta popular. Es una estructura
simbolica de larga duracion, un palimpsesto cultural que revela tres capas:
Celta: fuego, umbral, culto a antepasados, inversion liminal. agricola
medieval: economia del castano, ciclo agrario anual. Cristiano: memoria de

difuntos, San Martifio, comunidad parroquial.

Desde una fenomenologia religiosa, este sincretismo no es accidental:
revela una “fe alegremente encarnada” donde la comunidad expresa su
comprension del mundo mediante simbolos naturales y sociales. La
hoguera como centro de comunion, la castana como fruto que muere y
renace, y la comunidad reunida en torno al alimento remiten a una
simbolica cristiana de vida, muerte y resurreccion, aunque no explicita. Sin
embargo, lo litargico acontece toda vez que el ministro de culto preside
una misa de accion de gracias por las cosechas viejas y el advenimiento del

ciclo venidero, ademas, se hace participe invitado del compartir festivo.

El magosto es, por tanto, una teofania cultural: un lugar donde lo humano

y lo sagrado se encuentran en lo cultual y cultural.

Centro de Investigacion

Metropolis www.metropolis.metrouni.us 1524




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Nota: Asistente de IA Gemini. (2024). Representacion de un magosto
ourensano: hoguera central, personas reunidas en comunidad, castafnas y

el compartir unidos junto al alimento [Imagen generada digitalmente].

A modo coda

En el devenir investigativo del presente articulo, al dar cuenta de que la
fiesta del magosto constituye una linealidad potente para comprender
como los pueblos construyen sentido a través de sus practicas ritual-
culturales desde su historia, legado y experiencia compartida; cobran
fuerza las mediaciones de la fenomenologia religiosa, la antropologia
simbolica y los estudios del patrimonio inmaterial, emergiendo una mirada
cientifico-social que rescata del olvido a la memoria del lugar cultural de
encuentro entre lo humano y lo sagrado, entre lo antiguo y lo presente,

entre el ciclo de la naturaleza y la memoria viva de la comunidad orensana.

Por ello, saber y conocer que el magosto ourensano se erige como una
manifestacion cultural cuya complejidad sobrepasa lo folclorico y se
muestra en lo ritual transcomplejo agrario celtoatlantico con
inculturaciones cristianas populares. Desde la Optica de la fenomenologia
religiosa y de la antropologia cultural, el magosto hace visible la
persistencia de un tejido simbolico que ha sobrevivido a los cambios
historicos, configurandose como una practica en la que naturaleza,
comunidad y ancestralidad se entrelazan en un horizonte significativo de

larga duracion.

Las categorias teoricas de Van Gennep (2013) y Turner (1988) muestran
como esta celebracion opera como un rito de umbral, donde se suspenden
momentaneamente las logicas ordinarias y emerge la communitas. La

hoguera, el tizne y la castana —simbolos densos segun la concepcion

CIE]
[=1!

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us

[N
N
U1




Revista de Estudios Clobales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

hermenéutica de Geertz (2009)— funcionan como articuladores de una
experiencia cultural que expresa la manera en que la comunidad negocia la

continuidad entre su pasado arcaico y su presente identitario.

Afirmando lo anterior, la relacion del magosto con la memoria de los
antepasados, estudiada por Hertz (1990) y Aries (2011), permite comprender
su conexion profunda con el ciclo del Dia de los Difuntos y con antiguas
creencias propias del Samhain, donde el entramado entre vivos y muertos
configuran un tiempo extraordinario. Igualmente, la pervivencia de
costumbres como la ofrenda de castaias —documentada por Garcia de
Diego (1958)— confirma la continuidad del imaginario de ancestralidad que

subyace a esta celebracion.

Desde la intermediacion de la fenomenologia religiosa, el magosto se revela
como un espacio privilegiado para experimentar lo sagrado en el sentido
propuesto por Otto (2016), una presencia que se manifiesta en lo cotidiano
pero que excede lo domeéstico, especialmente a través del fuego como
simbolo “fascinante y tremendo”. A su vez, siguiendo a Eliade (2014; 1999),
la fiesta reactualiza un “tiempo primordial” donde la comunidad se
reintegra simbolicamente con los ritmos de la naturaleza, los ciclos

agrarios y la memoria de sus mayores.

La castana, elemento central en la antropologia econdmica y simbolica del
noroeste peninsular descrita por Bouhier (1979), opera como emblema de
este retorno a lalogica de la naturaleza-ciclo: fruto que muere en las brasas
para renacer como alimento, metafora de la regeneracion vital que

atraviesa tanto a las culturas campesinas como a las cosmologias celtas.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1326




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

En el interés que esto repercute al campo del patrimonio cultural
inmaterial, la celebracion confirma lo que Assmann (2011) entiende por
memoria cultural: un sistema de transmision, continuidad vy
reactualizacion de sentido que garantiza que los imaginarios comunitarios
permanezcan vivos. El magosto no solo rememora un pasado, sino que lo
reinterpreta, reforzando la identidad gallega al tiempo que transforma sus

propias practicas.

En conjunto, el magosto ourensano debe ser entendido como una teofania
cultural, no en clave teologica sino fenomenologica: un acontecimiento
donde lo sagrado, lo comunitario y lo natural convergen para generar
experiencia de pertenencia, continuidad y renovacion. La hoguera como
centro simbodlico, la castania como fruto liminar, la musica tradicional de la
gaita gallega y la comensalidad publica delinean un ritual que mantiene
cohesionada a la comunidad simbolica que viene desde la protohistoria

atlantica hasta la Galicia contemporanea.

Centro de Investigacion

Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 1227




Revista de Estudios Globales Universitarios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

V4 °
M et ro pOI IS ourensano y tradicion celta: Persistencias simbolicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

Referencias

Aries, P. (2011). El hombre ante la muerte. Taurus

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization. Cambridge
University Press.

Bouhier, A. (1979). La Galicia tradicional. Fundacion Barrié

Carey, J. (2019). Time, memory, and the Celtic imagination. Journal of Celtic

Studies. https:/ /doi.org /10.1353 /¢s.2019.0012

Douglas, M. (1966). Purity and danger. Routledge.

Dumeézil, G. (1992). Mito y epopeya. Fondo de Cultura Econémica

Eliade, M. (2014). Lo Sagrado y lo profano. Paidos

Eliade, M. (1999). Mito y realidad. Editorial Kairos SA

Frazer, J. (2011). La rama dorada. Fondo de Cultura Economica de Espana,
S.L.

Garcia de Diego, V. (1958). Folklore espanol. Labor.

Geertz, C. (2009). La interpretacion de las culturas. Gedisa

Ginzburg, C. (1989). Historia nocturna. Muchnik.

Green, M. (2004). Guia del mundo céltico. Oberon.

Grimes, R. (2014). The Craft of Ritual Studies. Oxford University Press.
https:/ /doi.org /10.1093 /acprof:oso /9780195301427.001.0001

Hafstein, V. T. (2018). Making intangible heritage. Indiana University Press.
https:/ /doi.org /10.2307 /j.ctt2005r7r

Hertz, R. (1990). La muerte y la mano derecha. Alianza editorial.
MacCulloch, J. A. (1911). The religion of the ancient Celts. T&T Clark.
Otto, R, F., & Guyonvarc’h, C. J. (1986). La féte celtique de Samain. Payot.

Otto, R. (2016). Lo santo, lo racional e irracional en la idea de Dios. Escolar.

Centro de Investigacion . . E E oo
Metrépolis www.metropolis.metrouni.us 248


https://doi.org/10.1353/cs.2019.0012
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195301427.001.0001
https://doi.org/10.2307/j.ctt2005r7r

Revista de Estudios Clobales Universiigrios Como citar este articulo: Merchan, G; Moénaco, Camirra, H. (2025), Magosto

- L]
M et ro pOI IS ourensano y tradicién celta: Persistencias simbélicas liminales. Ritos de paso
de la communitas. Metrépolis. Revista de Estudios Globales Universitarios, 6 (2),

pp. 1310-1329

O'Donnell, L. (2020). Celtic ritual landscapes. History of Religions.
https://doi.org/10.1086 /708566

Rodriguez, A. y Chacon, N. (2025). Representacion iconografica de la Virgen
Inmaculada Concepcion. Eurytion Press

Roux, F. & Guyonvarc’h, J. (1986). Les Druides. Ouest-Frace

Smith, L. (2006). Uses of heritage. Routledge.
https://doi.org /10.4324 /9780203602263

Schillebeeckx, E. (1993). The human story of god. Crossroad Publishing Co.

Sennett, R. (2013). Together: The rituals, pleasures and politics of
cooperation. Yale University Press
Taves, A. (2009). Religious Experience Reconsidered. Princeton University

Press. https://doi.org /10.1515 /9781400830978

Thomassen, B. (2014). Liminality and the Modern. Routledge.
https://doi.org /10.4324 /9780203796481

Tambiah, S. (1985). Culture, thought, and social action. Harvard University
Press.
Turner, V. (1988). El proceso ritual. Taurus.

Van Gennep, A. (2013). Los ritos de paso. Alianza editorial

Centro de Investigacion . . E E 1329
Metrépolis Www‘metropolls.metroun|.us -


https://doi.org/10.1086/708566
https://doi.org/10.4324/9780203602263
https://doi.org/10.1515/9781400830978
https://doi.org/10.4324/9780203796481

